

Совместный проект Синодального отдела по взаимоотношениям Церкви с обществом и СМИ и Сергиево-Посадского благочиния Московской Епархии

> №7 (294) июль 2019 год

### «Крещение огнем»: было или нет?

8 вопросов о том, как была крещена Русь

28 июля Церковь празднует крещение Руси. В 2008 году собор Русской Церкви определил отмечать это событие в день памяти святого равноапостольного князя Владимира. Есть мнение, что святой князь Владимир крестил Русь «огнем и мечом» — то есть насильно. Якобы несогласных он приказывал убивать, а их дома сжигать. И выбора у людей не было: либо умри, либо крестись. Так ли это было?



#### 1. Как возникло выражение?

Словосочетание «огонь и меч» встречается только в одном произведении — Иоакимовской летописи. Якобы ее написал первый епископ Новгорода — Иоаким. «Путята крестил мечом, а Добрыня огнем» — вот что там сказано о крещении Новгорода. Проблема в том, что летопись в оригинале никто не видел. А историк XVIII века Василий Татищев, который опубликовал ее фрагменты в «Истории Российской», и сам не верил в то, что ее написал Иоаким.

#### 2. Что произошло в Новгороде?

Если верить летописи, в Новгород прибыло княжеское посольство из Киева вместе с епископом для них горожан, и те сожгли церковь, разграбили дома христиан, убили жену и родственников Добрыни дяди Владимира. Тогда полководцы из Киева напали на город и подожгли его окраину. Новгородцы сдались, пожар потушили, а горожан крестили. При этом не сказано, что после бунта последовали казни, новгородцев не ставили перед выбором: крещение или смерть. По средневековым меркам, реакция посольства из Киева была даже слишком гуманной.

#### 3. Где-то еще были волнения?

Да. В XI веке были волнения в Новгороде, Ростове и Муроме.

При этом стычки носили скорее политический, а не религиозный характер — люди пытались захватить власть и выйти изпод контроля Киева. Например, Новгород хорошо известен сепаратистскими настроениями. Объединение русских племен состоялось незадолго до крещения Руси, поэтому разногласия оставались. Еще одна причина редких волнений в том, что жрецы на Руси были не везде — часто их функцию выполняли князья или другое руководство, которые в итоге крестились.

#### 4. Люди искренне крестились?

Не все. На том этапе нельзя говорить об искренности и сознательности выбора в принятии христианства — никто не хотел крещения. Местный волхв и гра- становиться врагом князя, котодоначальник настроили против рый к тому же был для славянязычников высшим духовным авторитетом и верховным жрецом. Владимир, кстати, свой выбор согласовывал со старейшинами.

#### 5. Людей убивали миллионами за отказ креститься?

Это никак не подтверждается. Невозможно представить, как Владимир с дружиной насильно крестит Русь: он физически не мог угрожать всей стране. Достаточно вспомнить, что случилось с князем Игорем, когда он просто хотел повысить налоги у древлян. Если бы народ посчитал действия Владимира неправильными, его бы убили.

#### 6. Почему люди не восстали против новой и чужой религии?

Христианство не было новой религией для Руси: в IX веке крестились первые князья, в Х — бабка князя Владимира, Ольга. «Новую веру» насаждали не чужестранцы, действия которых русичи расценили бы как попытку захвата, а свои же князья и старейшины, которым народ доверял. «Если бы это не было добро, то не приняли бы того князь и бояре», — передает «Повесть временных лет» логику киевлян. В том же Новгороде, если верить Иоакимовской летописи, к приходу посольства из Киева уже были храм и община христиан.

#### 7. А жрецы сопротивлялись?

Иногда. Например, из летописи известно, что в XI веке в Новгород пришел волхв, который смущал жителей своим учением, ругал христианскую веру и призывал убить епископа. Он обещал повторить чудо Спасителя — пройтись по воде и утверждал, что предсказывает будущее. Город разделился на два лагеря — одни поддерживали волхва, другие князя и епископа. Князь спросил, знает ли волхв свое будущее. Тот самоуверенно заявил, что будет совершать чудеса. Князь выхватил из-под плаща топор и разрубил лжеца. Волнение прекратилось в тот же день.

#### 8. Что в итоге?

Крещение «огнем и мечом» миф, который не имеет под собой реальной исторической основы. Вот что по этому поводу писал церковный историк Антон Карташёв: «К сожалению, сохранившиеся у нас памятники проливают очень слабый свет на историю первоначального распространения христианской церкви по лицу земли русской, далеко недостаточный для изображения отчетливой исторической картины, и в своей совокупности выдают лишь ту общую характерную черту изучаемого явления, что крещение всего русского народа произошло сравнительно мирно и успешно». А еще «Огнем и мечом» — роман польского писателя, лауреата Нобелевской премии Генрика Сенкевича. ••

Кирилл Баглай



#### Молитва. которая меняет жизнь

Духовная жизнь - это не хобби, не развлечение, на которое у нас может хватать или не хватать времени. Это основание, на котором мы строим все остальное.

Если мы начинаем наш день с молитвы, мы закладываем фундамент, на котором у нас все будет выстроено в должном порядке. Поэтому так важна церковная традиция молитвенного правила. Ведь каждое утро и каждый вечер мы молимся независимо от нашего настроения.

Человеку начинающему, возможно, будет трудно читать молитвенное правило полностью, но важно хотя бы пять минут в день уделять молитве - каждый день, не пропуская! – и вы увидите, как начнет меняться ваша жизнь. Чем больше времени вы будете уделять молитве, тем больше времени у вас будет оставаться на все остальное. Это может показаться неожиданным, но это опыт очень многих людей. Да и в течение дня всегда можно найти минуту или хотя бы полминуты на то, чтобы молитвенно воздохнуть к Богу, поблагодарить за то хорошее и доброе, что вы встретили за день, попросить помощи для себя и для других людей в каких-то трудностях...

В Ветхом Завете о праведниках и пророках говорится, что они ходили пред лицом Божиим. Это, конечно, образ, но им описывается совершенно особое состояние духа великих угодников Божиих, которые каждое мгновенье своей жизни предстояли Богу. Это предстояние Богу, сопровождаемое особым радостным чувством сыновства своему Творцу, и является молитвой праведника, в которой происходит его общение с Отцом Небесным.

Конечно, речь идет об идеале, но ведь идеал и дается нам для того, чтобы мы к нему стремились. И если хоть на мгновенье будет нам дарован этот опыт предстояния пред Богом, если мы хотя бы прикоснемся к подвижнической практике особого духовного переживания Божия присутствия, то это наверняка окажется столь значительным для нашей жизни, что во многом изменит ее к лучшему. 💠.

> Из книги Патриарха Кирилла «Ревнуйте о дарах духовных»

#### Православный журнал «Фома»

• «Жизнь проходит, а призвание не найти»:

как понять, чем заниматься в жизни?



противоречат друг другу?

• **«Братья Карамазовы»:** почему кинокритик Лев Карахан рекомндует перечитать этоу книгу.

→ Читайте в июльском номере журнала «Фома» и на сайте foma.ru



и членами свиты

В ночь с 16 на 17 июля 1918 года около 2:00 Романовых и их свиту подняли с постелей и велели спуститься в подвал. Здесь комендант объявил, что все они будут расстреляны. Тут же началась беспорядочная стрельба. Тех, кого пули не убили сразу, добивали штыками. В ту ночь без какого-либо расследования вины и суда были убиты: Николай II, императрица Александра Федоровна; их дочери, великие княжны Ольга, Татьяна, Мария, Анастасия; сын, цесаревич Алексей; доктор Евгений Боткин; повар Иван Харитонов; камердинер Алексей Трупп; горничная Анна Демидова.



1 августа: обретение мощей прп. Серафима Саровского (1903 год)



«Среди лета запоют Пасху» — так великий подвижник Серафим Саровский еще при жизни пророчествовал о своем грядущем прославлении. Спустя 70 лет после кончины преподобный Серафим Саровский (1759-1833) был прославлен Русской Право-

славной Церковью в лике святых. В подготовке канонизации принял участие император Николай II. На докладе Святейшего Синода с решением о прославлении царь начертал свою резолюцию: «Прочел с чувством истинной радости и глубокого умиления».

И вот 19 июля (1 августа н. ст.) 1903 года, в присутствии царской семьи, при огромном стечении народа долгожданное событие свершилось. На торжества в Саров со всей России съехались около трехсот тысяч человек. Государь и великие князья вместе с архиереями несли раку со святыми мощами, и весь народ среди лета пел Пасху.

.....

#### 6 августа: день памяти Бориса и Глеба



После смерти Владимира Красно Солнышко великим князем Киевским объявил себя его старший сын Святополк. Опасаясь возможного соперничества со стороны своего брата Бориса, Святополк подослал к нему убийц. Борис был

извещен о таком вероломстве, но не стал скрываться и, подобно мученикам первых веков христианства. с готовностью встретил смерть. Убийцы настигли его, когда он молился за утреней в воскресный день 24 июля 1015 года в своем шатре на берегу реки Альты. После службы они ворвались в шатер к князю и пронзили его копьями. Но святой Борис был еще жив. Выйдя из шатра, он попросил у своих палачей позволить ему закончить молитву. Помолившись, он обратился к убийцам: «Подходите, братия, кончите службу свою, и да будет мир брату Святополку и вам».

После этого Святополк столь же вероломно умертвил еще одного своего младшего брата – Глеба, который уже знал о кончине отца и злодейском убийстве Бориса. Тем не менее он также предпочел войне с братом собственную смерть.

Благоверные князья-страстотерпцы Борис и Глеб — первые святые, которых канонизировала Русская Церковь. Как христиане, они не пожелали участвовать в междоусобной войне со своим старшим братом, кротко приняли мученическую смерть и простили своих убийц. 🔥

# ДАТЫ МЕСЯЦА «В ТОТ ДЕНЬ Я СОБИРАЛСЯ Ипатьевского дома, расстрелян последний российский император Николай II с семьей «В ТОТ ДЕНЬ Я СОБИРАЛСЯ ПОКОНЧИТЬ С ВЕРОЙ В БОГА»

#### Как сириец нашел смысл жизни и любовь в России

Мама христианка, отец мусульманин — Монсеф родился в Сирии, но с детства живет в России. Было время, его звали вернуться на родину, но он решил остаться в Москве. А несколько лет назад он крестился, и теперь он — Максим.

Детство я провел в двух странах: в Сирии и России, куда переехала моя семья. Каждое лето я ездил на родину, но мне всегда хотелось поскорее домой, в Москву. В Сирии надо все время улыбаться, скрывать свои недостатки и думать, как бы не упасть в грязь лицом. А в России люди прямо выражают свои мысли, они искренни и открыты. Это мне

Выбор вероисповедания родители оставили за мной. Мама, невоцерковленная христианка, на мой вопрос «кто я?» всегда отвечала: «Вырастешь — поймешь». А папу, «этнического» мусульманина, религия вообще не интересовала. Но когда случались трудности, мама водила меня в храм — ставить свечки и просить, чтобы все наладилось. В один из таких походов я увидел, что люди подходят к священнику и тот что-то дает им ложечкой из большой чаши, и тоже встал в очередь, хотя и не был крещен. Но тут ко мне подошла какая-то старушка и отвела в сторону — видно, поняла, что я в храме человек случайный. И все-таки в мою душу упало семечко, которое потом проросло.



моя бабушка, настоящая верующая мусульманка, заметила, что со мной что-то не так, выпытала, что меня мучило, и сказала, что молитва к Всевышнему отгоняет любой страх. Она научила меня молиться своими словами, и мои кошмары прекратились. Так моя любимая бабушка открыла мне, что надо мной есть Творец и Он но и брак с русской. Но некоторые заинтересовались моим выбором и даже стали задавать вопросы.

Однако сам я как быстро пришел к Богу, так же быстро и отошел. У меня рождались вопросы, касающиеся веры, быта, семьи, но ответов я не находил. Я жил в состоянии внутреннего конфликта. Начал часто ругаться с женой. Когда мы в очередной раз поссорились, Настя зашла в храм Софии Премудрости Божией в Средних Садовниках и на исповеди рассказала о наших проблемах. Священник предложил ей прийти вместе со мной. Я согласился, хотя уже не надеялся ни в чем разобраться. В тот день я собирался покончить с верой в Бога, так как устал носить тяжесть вопросов, на которые не находил ответа.

В то субботнее утро мы долго беседовали. Отец Борис (так звали того самого священника, теперь нашего духовника) с такой любовью отвечал на все мои вопросы, что наша беседа превратилась в генеральную исповедь. Оказалось, что ответы на вопросы мне надо было искать в самой Церкви, а не где попало. Из храма я вышел с твердым намерением стать священником. Правда, когда я поделился этим желанием с отцом Борисом, тот предложил испытать временем мое желание и отложить разговор на полгода, и только после этого сказал: «Пора в алтарь». И вот уже шесть лет я алтарничаю, мечтая поступить в семинарию.

Мы с женой кардинально изменили свою жизнь. Когда в Москву привезли с Афона пояс Богородицы, мы отстояли одиннадцать часов, чтобы к нему приложиться и попросить у Бога детей. Мы обвенчались, и вскоре родился наш первенец.

Я всегда чувствовал, что не могу жить без семьи и России. Теперь я понял, что не могу жить и без веры. 💠.

> Подготовила Анастасия Бавинова Фото из личного архива героя



В 90-е, когда я учился в восьмом классе, в моей школе появились бритоголовые личности скинхеды. А поскольку славянской внешностью я не отличался и был самым младшим в классе в школу меня отдали в 4,5 года, я был для них легкой добычей. Однажды после уроков я наткнулся на их компанию, началась погоня. Меня спас мигающий сигнал светофора, на который я успел проскочить, а они — нет. Первый раз в жизни я ждал возвращения в Сирию, чтобы почувствовать себя в безопасности.

Но и там мне снились кошмары, связанные с той погоней. Наконец меня слышит. Я стал изучать Коран — хотел узнать, что такое любовь Бога к человеку, но не нашел того ответа, который расставил бы все внутри меня по

А знакомиться с православием я начал благодаря верующей жене. Я узнал, что Бог лично участвовал в моем спасении, понял. что Он не где-то в космосе, Он ближе ко мне, чем я сам. И решил креститься — это было вскоре после нашей с Настей свадьбы. Мне было 18, я учился на третьем курсе. Часть родственников перестала со мной общаться: они не

## 8 вопросов о церковном браке

Кому можно венчаться? Как Церковь относится к «гражданским» и невенчанным бракам и кому нельзя вступать в церковный брак? Правила церковного брака.

#### 1. Что такое брак?

Установленный Богом союз мужчины и женщины.

#### 2. Какой брак признает Церковь?

Церковь признает зарегистрированный государством брак (роспись в ЗАГСе). Если же это просто сожительство двух людей, то Церковь не признает это браком и считает грехом.

#### 3. Церковь признает любой брак, зарегистрированный государством?

Нет. «Церковь категорически не признаёт и не признает союзы лиц одного пола в качестве брака вне зависимости от признания или непризнания таковых гражданским законодательством, а также другие формы сожительства, не соответствующие ранее данному определению брака как союза между мужчиной и женщиной» — из документа «О канонических аспектах церковного брака» (принят на Архиерейском Соборе Русской Церкви).

#### 4. Невенчанный брак — блуд?

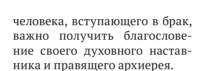
православными христианами. Но одновременно с уважением относится к гражданскому (то есть законному — зарегистрированному) браку невоцерковленных людей.

#### 5. Возможен ли церковный брак с не христианином?

Церковный брак — нет, его нельзя освятить венчанием. Церковь призывает вступать в брак только с единомышленниками в вере, чтобы сохранить единство в главном. При этом, если такой брак все же состоялся и оформлен государством, Церковь признает его законным и не считает супругов находящимися в блудном сожительстве. Также Церковь признает и брак супругов, один из которых еще не при-

#### 6. Можно ли венчаться с христианами других конфессий?

Да. Церковный брак возможен со старообрядцами, католиками, членами Древних Восточных Церквей и протестантами, исповедующими веру в Триединого Бога. Условие: венчание в Православной Церкви и согласие на воспитание бу-



#### 7. Можно ли венчаться до государственной регистрации?

Нет, но есть исключения. Венчание до регистрации брака возможно только по благословению епархиального архиерея и в особых ситуациях. Например, во время тяжелого заболевания (подтвержденного документами), из-за которого человек может внезапно действиях, связанных с риском для жизни, и при условии, что государство не может зарегистрировать брак в желаемые сроки. В критических ситуациях священник сам решает, кого можно обвенчать до государственной регистрации, о чем обязан потом доложить епархиальному архиерею. В обычной практике супруги сначала расписываются, потом венчаются.

#### 8. Кто не может вступать в церковный брак?

В первую очередь люди, отрицающие догматы христианской веры и нравственности. Церковь следит не только за телесным, но и духовным родством человека и запрещает ему вступать в брак с духовными родственниками. При этом церковные правила в отношении кровного родства жестче, чем государственные (Церковь не разрешает брак между кузенами). Браки между восприемниками (крестными) могут совершаться по благословению епархиального архиерея. Полный список тех, кому нельзя вступать в церковный брак, можно прочитать в документе «О канонических аспектах церковного брака». ф.

#### Церковь настаивает на венчадущих детей в православной умереть; ввиду предстоящего нии супругов, считающих себя традиции. Для православного участия в военных или других Как проходит Венчание: смысловые моменты Таинства





Часть первая: обручение

Происходит в притворе храма. Священник выносит Крест и Евангелие. Затем благословляет жениха и невесту зажженными венчальными свечами. После молитвы на обручение он надевает новобрачным кольца и трижды меняет их местами.

#### Часть вторая: венчание

Жених и невеста переходят в центр храма и становятся на рушник (полотенце). Священник спрашивает жениха и невесту о желании вступить в брак. Священник произносит три молитвы о сочетающихся браком и надевает им на головы венцы. Если венцы не подходят по размеру, над головами венчающихся их держат свидетели. Возложив венцы на головы венчающихся, священник трижды обращается к Богу со словами: «Господи, Боже наш, славою и честию венчай их!».





После чтения Евангелия о первом чуде, совершенном Христом на браке в Кане Галилейской, и пения молитвы «Отче наш» священник благословляет общую чашу с вином и дает жениху и невесте по очереди из нее испить. Далее священник соединяет руки новобрачных и обводит их три раза вокруг аналоя, на котором лежат Крест и Евангелие. После совершения Таинства священник снимает венцы и благословляет новобрачных.



### Святая равноапостольная княгиня Ольга

Великая княгиня Ольга стала первым правителем Киевской Руси, принявшим христианскую веру. Как говорит «Повесть временных лет», Ольга крестилась в 957 году в столице Византии - Константинополе. Император Константин VII Багрянородный и патриарх Константинопольский Феофилакт крестили русскую княгиню лично: «И было наречено ей в крещении имя Елена, как и древней царице-матери императора Константина I». Патриарх напутствовал Ольгу словами: «Благословенна ты в женах русских, ибо оставила тьму и возлюбила Свет. Благословят тебя русские люди во всех грядущих поколениях, от внуков и правнуков до отдаленнейших потомков твоих».

Внук великой княгини — святой равноапостольный Владимир, креститель земли Русской, перенес ее мощи в Десятинную церковь Успения Пресвятой Богородицы, первый каменный храм Древнерусского государства. Тогда же Ольгу стали почитать как святую. В 1547 году великую княгиню причислили к лику равноапостольных святых. Равноапостольные — те святые, которые служили Господу, просвещая людей светом Христовым. Эти святые уподобляются апостолам — за распространение Евангелия. .

#### **24 ИЮЛЯ**

по благословению митрополита Крутицкого и Коломенского Ювеналия в день памяти святой равноапостольной княгини Ольги состоится Божественная Литургия под открытым небом на месте будущего храма, посвященного этой святой.

7:30 Водосвятный молебен

8:15 Исповедь

8:30 Часы и Божественная Литургия

10:30 Праздничное чаепитие



Добраться можно на личном транспорте, а также на автобусах и маршрутных такси  $N^2N^2$  23, 26, 46, 1 до ост. ПМК. Далее пешком 500 м.

#### 10 АВГУСТА

состоится XVIII крестный ход от Успенского храма села Закубежье в Шавыкину Пустынь, где в 1381 году преподобный Сергий Радонежский основал Успенский Дубенский монастырь.

Общая протяженность Крестного хода 14 км Начало в 9.00



Приглашаем к участию всех желающих. Тел. для справок 8-905-760-05-67 протоиерей Иосиф Иванчук.

#### Что такое «паки и паки»?

«Паки, паки... Иже херувимы!» — произносит герой фильма «Иван Васильевич меняет профессию» режиссер Якин, лихорадочно вспоминая славянские слова, увидев, перед собой царя Ивана Грозного. А что означает «Паки, паки»?

Мало кто знает, что автор пьесы Михаил Булгаков был сыном священника. Видимо, поэтому он вложил в уста своего героя одно из самых известных церковнославянских слов.

«Паки и паки» в переводе с церковнославянского — «снова и снова». «Паки и паки Господу помолимся» – так начинается малая ектения, короткая молитва с несколькими прошениями к Богу — помочь, спасти, защитить.

Из передачи «Ларец слов» на Радио BEPA / radiovera.ru

### ВОПРОСЫ МАСТЕРАМ

### Как появился образ «Спас Нерукотворный»?



Отвечает **Дмитрий Трофимов**, руководитель творческих мастерских «Царьград»

По Преданию, «Спас Нерукотворный» — первое и более того — прижизненное — изображение Христа. Царь Эдессы (город на юго-востоке современной Турции) Авгарь тяжело заболел. Он отправил к Христу художника, чтобы тот написал Его портрет, надеясь через него исцелиться, но у придворного живописца ничего не получилось. Тогда Спаситель умыл свое лицо и вытер его полотенцем, на котором отпечатался Его лик.

Так как борода после умывания была мокрая, то она отпечаталась в виде клиновидной пряди, и поэтому этот образ иногда называют «Спас Мокрая Брада». «Спас на убрусе» — Мандилион (ст.-слав. убрус — полотенце, греч. мандилион — плащ, плат, полотно) — первый тип изображений «Спаса Нерукотворного».

Полотно было доставлено царю, и тот исцелился. В благодарность за это чудо Авгарь приказал поместить образ над вратами Эдессы. В годы гонений христиане заложили кладкой Нерукотворный Образ в нише врат. Когда кладку разобрали, оказалось, что святынь теперь две — лик Христа отпечатался на чередице

Керамидион (греч. черепица), или «Спас на чрепии» — второй тип образа «Спас Нерукотворный». Лик Христа здесь изображается не на полотне, а на коричневом или золотом фоне. К этому типу относится знаменитый «Спас Нерукотворный» XII века, хранящийся в Третьяковской галерее. Новгородский мастер создал величественный, глубокий образ Христа. Отличительная особенность — круглый нимб, в который полностью вписана глава Спасителя.

Нередко в храмах изображали и «Спас на убрусе», и «Спас на чрепии» — друг против друга, на восточной и западной стене. «Спас Нерукотворный» — один из самых чтимых в Православной церкви образов. Посредством иконы мы встречаемся с Христом лицом к лицу, вернее, лицом к Лику. •



# Почему одни и те же святые на разных иконах выглядят по-разному?



Отвечает **Анатолий Влезько,** руководитель мастерской «Палехский иконостас»

Порой православные иконы удивляют. Мы все хоть раз видели образ Иисуса Христа, написанный непривычно для нашего взгляда. Спаситель с темной кожей и курчавыми волосами; апостол Петр с азиатским разрезом глаз



и в кимоно; Богородица в традиционных индейских одеждах. Могут ли такие иконы быть каноничными? Почему разные народы намеренно «искажают» то, как на самом деле выглядели люди, реально существовавшие в истории?

Икона — не просто портрет. Конечно, иконописец воссоздает облик реально жившего человека (или Богочеловека, как Спаситель), переносит на доску или стену храма те его внешние признаки, о которых известно Церкви: каким был Христос в пору Его земного пути; какие традиционные для Иудеи того времени одежды носила Дева Мария; по каким чертам лица и какому телосложению узнавали того или иного апостола современники.

Но иконописец не пишет портрет. Каждая икона — потрясающее сплетение смыслов, символов, «месседжей», которыми мастер стремится поделиться с нами. И главное, икона — это дыхание Святого Духа; в каждом написанном образе — отблеск рая, святости, любви.

Получается, икона — не «красивый и правдоподобный портрет», а способ общения человека с Господом. И иконописец, как проводник в таком общении, использует все каноничные художественные средства, чтобы помочь диалогу состояться. Православный эфиоп видит в Спасителе на иконе родные национальные черты. Кореянка, молящаяся перед образом Богородицы о даровании чада, смотрит на ее лик и чувствует, что Дева Мария — своя, близкая, чем-то на нее похожа. Русский молящийся смотрит на святителя Николая с полным ощущением, что перед ним не иностранец, а кто-то, кто мог бы быть епископом в его городе.

Такой «местный колорит» в иконописи можно назвать миссионерским приемом, древним, как сама Церковь. И поэтому мы, молясь перед иконами, созданными в других православных странах, можем сквозь национальные — такие разные и прекрасные — черты видеть Свет и Любовь, у которых нет ни расы, ни племени, которые объединяют всех христиан. Ф.



#### № 7 (294) июль 2019

Редколлегия: протоиерей Игорь Завацкий, протоиерей Сергий Трухачев Регистрационное свидетельство № ПИ 1 — 50446

Газета выходит ежемесячно. Тираж 5 000 экз. Подготовлено при участии Синодального отдела по взаимоотношениям Церкви с обществом и СМИ.

Верстка — Арсений Русак
В номере использованы материалы журнала «Фома» / foma.ru

Отмечено: . Проект «Православный вестник» благодарит:

Трофимова Дмитрия Александровича Костюченко Александра Николаевича Влезько Анатолия Владимировича

Дорогие читатели! Ваши отзывы и пожелания присылайте по адресу: Московская область, г. Сергиев Посад, ул. Кузьминова, 1/5, Ильинский храм. т. 8 (496) 547-61-74.

Уважаемые читатели! Эта газета относится к духовным ценностям. В ней неоднократно упоминается имя Божие, публикуются изображения священных предметов: икон, крестов, храмов, поэтому мы просим вас относиться к изданию с должным благоговением. Сделайте годовую подшивку, дайте почитать газеты детям, внукам, знакомым. В случае отсутствия таковых принесите газеты в храм вашего прихода.

Редакционный совет